
— 31 —

Henri Bergson: Das Mögliche 
und das Wirkliche

Katrin Solhdju

In demselben Maße, wie die Wirklichkeit sich erschafft als etwas 
Unvorhersehbares und Neues wirft sie ihr Bild hinter sich in eine 
unbestimmte Vergangenheit; sie erscheint so als zu jeder Zeit mög-
lich gewesen, aber erst in diesem Augenblick beginnt sie, es immer 
gewesen zu sein, und gerade darum sage ich, daß ihre Möglichkeit, 
die ihrer Wirklichkeit nicht vorausgeht, ihr vorausgegangen sein 
wird, sobald die Wirklichkeit aufgetaucht ist.1 

* * *

Eine Aktualisierung von Bergsons Nachdenken über das Verhält-
nis von Wirklichem und Möglichem ist in der aktuellen, fraglos 
in jederlei Hinsicht beunruhigenden Weltlage vielleicht relevanter 
als je. Kriege, ökologische Krisen, Rechtsruck, alles ist dazu an-
getan uns in einem Gefühl der Unausweichlichkeit zu ertränken. 
Nichts mehr zu tun, Endzeitstimmung. Denn wenn wir davon 
ausgehen müssen – was Bergson zufolge eine fehlerhafte Denkge-
wohnheit der Modernen ist, die ihren Ausdruck in einer ganzen 
Reihe falsch gestellter Probleme findet –, dass die aktuelle Wirk-
lichkeit der einzige Anhaltspunkt dafür ist, was in Zukunft (noch) 
möglich sein wird, bleibt uns wahrlich nichts anderes übrig, als in 
fatalistische Starre zu verfallen. 

1	 Henri Bergson: »Das Mögliche und das Wirkliche«, In: Ders.: Denken 
und schöpferisches Werden. Aufsätze und Vorträge, Hamburg 1993, S. 
110–125, hier: S. 120f.



— 32 —

Bergsons Text kreist denn auch zentral um eine Szene, die 
er im Ersten Weltkrieg verortet, diesem alles umwälzenden, gi-
gantischen Zerstörungsereignis des frühen 20. Jahrhunderts. Er 
erzählt, dass ihn zu dieser Zeit ein Journalist darüber ausgefragt 
habe, welche schriftstellerischen Tendenzen er aktuell wahrnehme 
und wie er sich, kurz gesagt, die Zukunft der Literatur nach dem 
Krieg vorstelle. Bergson schreibt er habe dem Journalisten auf die-
se Frage hin zunächst »ein wenig verwirrt« erklärt, »daß ich sie mir 
überhaupt nicht vorstelle.« Als der Journalist darauf beharrte, dass 
er als Philosoph doch zumindest eine vage Vorstellung davon ha-
ben müsse, »wie das dramatische Werk von morgen« aussehe, hielt 
Bergson ihm – jetzt offenbar schon weniger verwirrt – lakonisch 
entgegen: »Wenn ich wüßte, was das große dramatische Werk von 
morgen sein wird, so würde ich es selbst schaffen!« Er kann dieses 
Werk, so reflektiert er weiter, aber nicht schaffen, schlicht und 
ergreifend, weil dasselbe »überhaupt noch nicht möglich ist«. »Es 
muss aber doch möglich sein, wenn es sich einmal verwirklichen 
wird«, entgegnet ihm wiederum der Journalist, woraufhin Bergson 
erwidert: »Nein, das ist es nicht. Ich räume ihnen höchstens ein, 
dass es einmal möglich gewesen sein wird. (...) Das ist ganz einfach. 
Es tauche ein Mann von Talent oder ein Genie auf und schaffe ein 
Werk: in diesem Augenblick ist es wirklich, und dadurch gerade 
wird es rückblickend und rückwirkend erst möglich.« (S. 120)

Das aber hieße, man muss die Logik des Möglichen, wie wir 
sie spontan annehmen, und mit der besagter Journalist Bergson 
auf beinahe absurde Weise konfrontierte, umkehren: Etwas ist 
nicht möglich, weil alle Elemente, die zu seiner Realisierung not-
wendig sind, bereits gegeben wären oder, weil ihm im Jetzt nichts 
Hemmendes im Wege steht. Etwas wird vielmehr möglich, weil 
und nur weil es sich realisiert hat: »[C]’est le réel qui se fait pos-
sible, et non pas le possible qui devient réel«! (S. 120 ; Übersetzung 
leicht verändert) Es sind also zugleich Dinge möglich, die inner-
halb der Koordinaten des Jetzt unmöglich erscheinen insofern 



— 33 —

sie unwahrscheinlich sind und Mögliches kann sich retroaktiv 
in der Vergangenheit einnisten, und zwar »in dem Maße wie die 
Wirklichkeit sich erschafft«.Unter diesen Vorzeichen ist es wenig 
originell bezüglich eines Werkes, das etwas Neues realisiert, im 
Nachhinein zu behaupten, dieser Realisierung habe nichts im 
Wege gestanden – sie sei also möglich gewesen. Frei nach Bergson 
ist es weitaus relevanter und interessanter das Problem andershe-
rum zu stellen und zu fragen, welche Hindernisse eine schöpferi-
sche Tat überhaupt erst überwindbar gemacht hat und wie ihr dies 
gelungen ist. Die Schaffung etwa eines Kunstwerks lässt sich dann 
gerade nicht auf die einfache Neuordnung bereits zuvor vorhan-
dener Elemente der Wirklichkeit zurückführen und reduzieren – 
sie ähnelt keinem virtuellen »Gespenst«, das nur »auf die Stunde 
seines Erscheinens wartet« –, sondern muss im Gegenteil, als ein 
radikal schöpferischer Akt konzeptualisiert werden, der Nichtvor-
wegnehmbares, Nichtkalkulierbares realisiert und damit allererst 
möglich macht. Ein solches Werk hat ereignishaften Charakter, 
es setzt Elemente ganz im Sinne einer radikal evolutionistischen 
Sicht auf menschliche und mehr-als-menschliche Konfiguratio-
nen in beispiellose Verhältnisse zueinander, wirft zugleich das Bild 
der Wirklichkeit »hinter sich in eine unbestimmte Vergangenheit« 
zurück und lässt die Zukunft unter neuen Vorzeichen erscheinen.

Wenn das Mögliche sich dadurch auszeichnet, nicht vorweg-
nehmbar, nicht kalkulierbar zu sein, dann scheint deutlich seine 
Gegenstellung zum Wahrscheinlichen auf. Lässt sich doch un-
ter dem Wahrscheinlichen all das fassen, dem es, so könnte man 
sagen, im Verhältnis zum Wirklichen an nichts mangelt, außer 
an Existenz zu der ihm lediglich die »Hinzufügung von irgend 
etwas, (von) ich weiß nicht welche(r) Bluttransfusion« fehlt (S. 
121). Abgesehen davon aber lässt sich das Wahrscheinliche prob-
lemlos und vollständig mit Hilfe der Koordinaten und innerhalb 
der Begrifflichkeit des aktuellen Stands der Dinge beschreiben. 
Konkreter fällt all das, was sich mithilfe von Wahrscheinlichkeits-



— 34 —

kalkülen abschätzen lässt, in diesen Bereich. Für den Alltag ist 
das Funktionieren eines Großteils der Wirklichkeit nach den Re-
geln des Wahrscheinlichen nicht nur praktisch, sondern absolut 
notwendig; ohne es hätten wir keinerlei Anhaltspunkte für un-
ser Handeln, alles wäre permanent unsicher und in der Schwe-
be. Aber die dramatischen Konsequenzen, die eine systematische 
Verwechslung des Möglichen mit dem Wahrscheinlichen nach 
sich zu ziehen drohen, eine Verwechslung, die mit der Annahme 
einhergeht, dass es prinzipiell aussichtslos ist, den uns vorherge-
sagten Zukünften auch nur das Geringste entgegenzusetzen, tritt 
heute vielleicht noch deutlicher zutage als vor gut hundert Jahren.

Das ist jedenfalls anzunehmen, wenn eine politisch engagierte 
Denkerin wie Isabelle Stengers den Widerstand gegen das Wahr-
scheinliche und damit eine neue Kultur des Möglichen zur zentra-
len Aufgabe zeitgenössischer philosophischer Praxis erklärt – einer 
Praxis die sie im Anschluss an Alfred North Whitehead als ›spe-
kulativ‹ charakterisiert. Stengers aktualisiert damit gewissermaßen 
Bergsons Aufruf gegen Ende seines Textes: »Geben wir dem Mög-
lichen wieder seinen rechtmäßigen Platz: dann wird die Entwick-
lung etwas ganz anderes als die Verwirklichung eines Programms; 
die Pforten der Zukunft öffnen sich ganz weit, ein unbegrenztes 
Feld eröffnet sich.« (S. 124) 

Um dem Möglichen einen solchen rechtmäßigen Platz auch 
weiterhin einräumen zu können, reicht das, wenn auch neugieri-
ge so doch passive Warten auf das Auftauchen eines Genies von 
Talent wie Bergson es einfordert, fraglos nicht mehr aus. Oder 
anders formuliert, wenn dem Denken die Rolle zukommt zu ver-
hindern, dass was möglich ist am Ende doch auf die mehr als 
triste Verwirklichung vorhersehbarer Programme zusammen-
schnurrt, dann muss es ein erneuertes Verhältnis zum Möglichen 
kultivieren. Das heißt nicht, dass die Philosophie aus meiner oder 
Stengers‹ Sicht nun in Hellseherei umschlagen sollte; und es heißt 
selbstverständlich auch nicht, dass sie es sich erlauben kann, die 



— 35 —

bestürzenden Vorhersagen der Wissenschaften etwa bezüglich 
aktueller und noch bevorstehender massiver Klimakatastrophen 
auszublenden oder gar zu negieren. Es heißt aber sehr wohl, dass 
es nunmehr zu ihren zentralen Aufgaben gehört, Begriffe, Narra-
tionen und theoretische Einsätze zu konzipieren, die dazu in die 
Lage versetzen, weniger katastrophale, weniger barbarische Zu-
künfte, als diejenigen die sich derzeit als mehr denn wahrschein-
lich darstellen, anzuziehen bzw. zu ködern. Kurz, es geht darum, 
das Vertrauen in Mögliches nicht so sehr wider sondern trotz aller 
Wahrscheinlichkeiten nicht für verloren zu erklären. Oder wie 
Stengers es formuliert, die ich hier abschließend zitieren möchte: 

»Diejenigen, die Spekulationen kritisieren, bezeichnen sie als leer, uto-
pisch und abstrakt, aber sie vergessen zwischen Spekulation »für« und 
»gegen« die Welt zu unterscheiden. Eine Spekulation, die sich »gegen 
die Welt« produziert, träumt davon, die Welt von allen Hindernissen 
zu befreien (wenn alle Menschen sich vertragen würden, uneigennützig 
wären usw.). Man erkennt sie an den Denunzianten, die sie auf den Plan 
ruft, und an dem »neuen Menschen«, den sie ankündigt, der befreit 
und nicht länger entfremdet sei. Aber eine Spekulation findet »für die 
Welt« statt, wenn sie, weit davon entfernt zu entlasten, etwas hinzufügt, 
es wagt, ein Mögliches, eine zusätzliche Dimension einzuführen, eine 
Dimension, die dann relevant ist, wenn sie es erlaubt, die Fragen ein 
wenig anders zu stellen, die Einsätze zu verschieben, die Positionen zu 
verkomplizieren.«2

2	 Isabelle Stengers: »Un engagement pour le possible«, In : Revue Cosmo-
politiques I, La Nature n’est plus ce qu’elle était, Juni 2002, S. 27–36, 
hier, S. 30. Übersetzung K.S.



— 36 —


