Henri Bergson: Das Mt')gliche
und das Wirkliche

Katrin Solhdju

In demselben MaBe, wie die Wirklichkeit sich erschafft als etwas
Unvorhersehbares und Neues wirft sie ihr Bild hinter sich in eine
unbestimmte Vergangenheit; sie erscheint so als zu jeder Zeit mog-
lich gewesen, aber erst in diesem Augenblick beginnt sie, es immer
gewesen zu sein, und gerade darum sage ich, daf3 ihre Moglichkeit,
die ihrer Wirklichkeit nicht vorausgeht, ihr vorausgegangen sein
wird, sobald die Wirklichkeit aufgetaucht ist.’

Eine Aktualisierung von Bergsons Nachdenken tiber das Verhalt-
nis von Wirklichem und Méglichem ist in der akeuellen, fraglos
in jederlei Hinsicht beunruhigenden Weltlage vielleicht relevanter
als je. Kriege, okologische Krisen, Rechtsruck, alles ist dazu an-
getan uns in einem Gefiihl der Unausweichlichkeit zu ertrinken.
Nichts mehr zu tun, Endzeitstimmung. Denn wenn wir davon
ausgehen miissen — was Bergson zufolge eine fehlerhafte Denkge-
wohnheit der Modernen ist, die ihren Ausdruck in einer ganzen
Reihe falsch gestellter Probleme findet —, dass die aktuelle Wirk-
lichkeit der einzige Anhaltspunke dafiir ist, was in Zukunft (noch)
moglich sein wird, bleibt uns wahrlich nichts anderes tibrig, als in
fatalistische Starre zu verfallen.

1 Henri Bergson: »Das Mégliche und das Wirkliche«, In: Ders.: Denken
und schépferisches Werden. Aufsitze und Vortrige, Hamburg 1993, S.
110-125, hier: S. 120f.

— 31 —



Bergsons Text kreist denn auch zentral um eine Szene, die
er im Ersten Weltkrieg verortet, diesem alles umwilzenden, gi-
gantischen Zerstérungsereignis des frithen 20. Jahrhunderts. Er
erzahlt, dass ihn zu dieser Zeit ein Journalist dariiber ausgefragt
habe, welche schriftstellerischen Tendenzen er aktuell wahrnehme
und wie er sich, kurz gesagt, die Zukunft der Literatur nach dem
Krieg vorstelle. Bergson schreibt er habe dem Journalisten auf die-
se Frage hin zunichst »ein wenig verwirrt« erklirt, »dafl ich sie mir
tiberhaupt nicht vorstelle.« Als der Journalist darauf beharrte, dass
er als Philosoph doch zumindest eine vage Vorstellung davon ha-
ben miisse, »wie das dramatische Werk von morgen« aussehe, hielt
Bergson ihm — jetzt offenbar schon weniger verwirrt — lakonisch
entgegen: »Wenn ich wiil§te, was das grof8e dramatische Werk von
morgen sein wird, so wiirde ich es selbst schaffen!« Er kann dieses
Werk, so reflektiert er weiter, aber nicht schaffen, schlicht und
ergreifend, weil dasselbe »iiberhaupt noch nicht méglich ist«. »Es
muss aber doch méglich sein, wenn es sich einmal verwirklichen
wird, entgegnet ihm wiederum der Journalist, woraufhin Bergson
erwidert: »Nein, das ist es nicht. Ich riume ihnen hochstens ein,
dass es einmal maoglich gewesen sein wird. (...) Das ist ganz einfach.
Es tauche ein Mann von Talent oder ein Genie auf und schaffe ein
Werk: in diesem Augenblick ist es wirklich, und dadurch gerade
wird es riickblickend und riickwirkend erst moglich.« (S. 120)

Das aber hiefle, man muss die Logik des Moglichen, wie wir
sie spontan annehmen, und mit der besagter Journalist Bergson
auf beinahe absurde Weise konfrontierte, umkehren: Etwas ist
nicht méglich, weil alle Elemente, die zu seiner Realisierung not-
wendig sind, bereits gegeben wiren oder, weil ihm im Jetzt nichts
Hemmendes im Wege steht. Etwas wird vielmehr moglich, weil
und nur weil es sich realisiert hat: »[CJest le réel qui se fait pos-
sible, et non pas le possible qui devient réel«! (S. 120 ; Ubersetzung
leicht veridndert) Es sind also zugleich Dinge méglich, die inner-
halb der Koordinaten des Jetzt unmdéglich erscheinen insofern

— 32 —



sie unwahrscheinlich sind #nd Mégliches kann sich retroaktiv
in der Vergangenheit einnisten, und zwar »in dem Mafle wie die
Wirklichkeit sich erschafft«.Unter diesen Vorzeichen ist es wenig
originell beziiglich eines Werkes, das etwas Neues realisiert, im
Nachhinein zu behaupten, dieser Realisierung habe nichts im
Wege gestanden — sie sei also moglich gewesen. Frei nach Bergson
ist es weitaus relevanter und interessanter das Problem andershe-
rum zu stellen und zu fragen, welche Hindernisse eine schopferi-
sche Tat tiberhaupt erst iberwindbar gemacht hat und wie ihr dies
gelungen ist. Die Schaffung etwa eines Kunstwerks ldsst sich dann
gerade nicht auf die einfache Neuordnung bereits zuvor vorhan-
dener Elemente der Wirklichkeit zuriickfithren und reduzieren —
sie dhnelt keinem virtuellen »Gespenst«, das nur »auf die Stunde
seines Erscheinens wartet« —, sondern muss im Gegenteil, als ein
radikal schépferischer Akt konzeptualisiert werden, der Nichtvor-
wegnehmbares, Nichtkalkulierbares realisiert und damit allererst
moglich macht. Ein solches Werk hat ereignishaften Charakeer,
es setzt Elemente ganz im Sinne einer radikal evolutionistischen
Sicht auf menschliche und mehr-als-menschliche Konfiguratio-
nen in beispiellose Verhilenisse zueinander, wirft zugleich das Bild
der Wirklichkeit »hinter sich in eine unbestimmte Vergangenheit«
zuriick und lisst die Zukunft unter neuen Vorzeichen erscheinen.

Wenn das Mégliche sich dadurch auszeichnet, nicht vorweg-
nehmbar, nicht kalkulierbar zu sein, dann scheint deutlich seine
Gegenstellung zum Wahrscheinlichen auf. Lisst sich doch un-
ter dem Wahrscheinlichen all das fassen, dem es, so konnte man
sagen, im Verhiltnis zum Wirklichen an nichts mangelt, aufler
an Existenz zu der ihm lediglich die »Hinzufiigung von irgend
etwas, (von) ich weifd nicht welche(r) Bluttransfusion« fehlt (S.
121). Abgeschen davon aber lisst sich das Wahrscheinliche prob-
lemlos und vollstindig mit Hilfe der Koordinaten und innerhalb
der Begrifflichkeit des aktuellen Stands der Dinge beschreiben.
Konkreter fillt all das, was sich mithilfe von Wahrscheinlichkeits-



kalkiilen abschitzen lisst, in diesen Bereich. Fiir den Alltag ist
das Funktionieren eines GrofSteils der Wirklichkeit nach den Re-
geln des Wahrscheinlichen nicht nur praktisch, sondern absolut
notwendig; ohne es hitten wir keinerlei Anhaltspunkte fiir un-
ser Handeln, alles wire permanent unsicher und in der Schwe-
be. Aber die dramatischen Konsequenzen, die eine systematische
Verwechslung des Moglichen mit dem Wahrscheinlichen nach
sich zu zichen drohen, eine Verwechslung, die mit der Annahme
einhergeht, dass es prinzipiell aussichtslos ist, den uns vorherge-
sagten Zukiinften auch nur das Geringste entgegenzusetzen, trict
heute vielleicht noch deutlicher zutage als vor gut hundert Jahren.

Das ist jedenfalls anzunehmen, wenn eine politisch engagierte
Denkerin wie Isabelle Stengers den Widerstand gegen das Wahr-
scheinliche und damit eine neue Kultur des Moglichen zur zentra-
len Aufgabe zeitgendssischer philosophischer Praxis erklart — einer
Praxis die sie im Anschluss an Alfred North Whitehead als »spe-
kulativ« charakterisiert. Stengers aktualisiert damit gewissermafSen
Bergsons Aufruf gegen Ende seines Textes: »Geben wir dem Mog-
lichen wieder seinen rechtmifSigen Platz: dann wird die Entwick-
lung etwas ganz anderes als die Verwirklichung eines Programms;
die Pforten der Zukunft 6ffnen sich ganz weit, ein unbegrenztes
Feld eroffnet sich.« (S. 124)

Um dem M@glichen einen solchen rechtmifSigen Platz auch
weiterhin einriumen zu konnen, reicht das, wenn auch neugieri-
ge so doch passive Warten auf das Auftauchen eines Genies von
Talent wie Bergson es einfordert, fraglos nicht mehr aus. Oder
anders formuliert, wenn dem Denken die Rolle zukommt zu ver-
hindern, dass was moglich ist am Ende doch auf die mehr als
triste  Verwirklichung vorhersehbarer Programme zusammen-
schnurrt, dann muss es ein erneuertes Verhilnis zum Moglichen
kultivieren. Das heifSt nicht, dass die Philosophie aus meiner oder
Stengers« Sicht nun in Hellseherei umschlagen sollte; und es heif3t
selbstverstindlich auch nicht, dass sie es sich erlauben kann, die

34



bestiirzenden Vorhersagen der Wissenschaften etwa beziiglich
akeueller und noch bevorstehender massiver Klimakatastrophen
auszublenden oder gar zu negieren. Es heifit aber sehr wohl, dass
es nunmehr zu ihren zentralen Aufgaben gehort, Begriffe, Narra-
tionen und theoretische Einsitze zu konzipieren, die dazu in die
Lage versetzen, weniger katastrophale, weniger barbarische Zu-
kiinfte, als diejenigen die sich derzeit als mehr denn wahrschein-
lich darstellen, anzuziehen bzw. zu kddern. Kurz, es geht darum,
das Vertrauen in Mégliches nicht so sehr wider sondern #rotz aller
Wahrscheinlichkeiten nicht fiir verloren zu erkliren. Oder wie
Stengers es formuliert, die ich hier abschlieflend zitieren mochte:

»Diejenigen, die Spekulationen kritisieren, bezeichnen sie als leer, uto-
pisch und abstrake, aber sie vergessen zwischen Spekulation »fiir« und
»gegen« die Welt zu unterscheiden. Eine Spekulation, die sich »gegen
die Welt« produziert, triumt davon, die Welt von allen Hindernissen
zu befreien (wenn alle Menschen sich vertragen wiirden, uneigenniitzig
wiren usw.). Man erkennt sie an den Denunzianten, die sie auf den Plan
ruft, und an dem »neuen Menschene, den sie ankiindigt, der befreit
und nicht linger entfremdet sei. Aber eine Spekulation findet »fiir die
Welt« statt, wenn sie, weit davon entfernt zu entlasten, etwas hinzufiigt,
es wagt, ein Mégliches, eine zusitzliche Dimension einzufiihren, eine
Dimension, die dann relevant ist, wenn sie es erlaubt, die Fragen ein
wenig anders zu stellen, die Einsitze zu verschieben, die Positionen zu
verkomplizieren.«?

2 Isabelle Stengers: »Un engagement pour le possible, In : Revie Cosmo-
politiques I, La Nature n'est plus ce qulelle était, Juni 2002, S. 27-36,
hier, S. 30. Ubersetzung K.S.

— 35—






